
RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

130 

 

A COMPOSIÇÃO SOCIAL DOS CRISTÃOS EM 1 CORÍNTIOS 

Cintya Santos 

http://lattes.cnpq.br/2228204489062995 

 

Corinto era uma região de suma importância para “os cristianismos” do 

primeiro século.  A posição estratégica da cidade, na ponta oeste do istmo que 

separava a Grécia central do Peloponeso no eixo norte-sul e o mar Jônico do Egeu 

no eixo leste-oeste, possibilitava, conforme Crossan (2007: 49), a fluidez de 

pessoas, idéias e expressões religiosas do leste para oeste e vice-versa, o que 

certamente contribuiu para a escolha de Corinto como um importante centro das 

atividades missionárias cristãs de Paulo. 

Não é fácil determinar o status social dos habitantes da Corinto romana1. 

Embora não haja relatos da presença de uma aristocracia proprietária de terras, a 

colônia teria atraído muitas pessoas para lá, e um bom número dos habitantes teria 

se tornado mercadores ricos que se aproveitaram da florescência da colônia 

romana (Fitzmyer, 2008: 37).  Boa parte da população enriqueceu, tornando-se 

próspera e independente (Pausanias, apud Murphy-O’Connor, 2002: 13). Além dos 

romanos – em sua maioria, veteranos dispensados de serviço militar, que 

receberam como tarefa estimular a economia coríntia e promover a romanização no 

mundo grego –, a população contaria também com estrangeiros residentes, que 

teriam sido atraídos para esta cidade estrategicamente localizada.  O influxo destes 

estrangeiros, consoante Fitzmyer (2008: 33), explicaria alguns dos traços que 

relacionam a Corinto romana ao Egito, à Síria, à Ásia Menor e ao resto do “mundo” 

mediterrânico oriental, à medida que se percebe em Corinto a combinação dessas 

culturas. 

                                                 
1
 Há muitos estudos acerca da composição social dos cristãos de Corinto. Nesse trabalho, 

compartilharemos da abordagem de Meeks (1986) e Theissen (1982), autores que procuram fazer uma 

análise sociológica das cartas de Paulo, a fim de identificar os membros da comunidade.  Para analisar 

outros estudos, que ressaltam nas cartas paulinas a descrição de grupamentos filosóficos específicos, ver 

Horsley (1976).  



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

131 

 

De acordo com Pausanias (apud Murphy-O’Connor, 2002: 9), muitos 

escravos tornados libertos estabeleceram-se em Corinto. Outros escravos teriam se 

tornado artesãos na cidade, lucrando com a circulação de pessoas, sobretudo 

durante os Jogos Ístmicos2. Estudos arqueológicos recentes (cf. Murphy-O’Connor, 

2002: 186-188) descobriram muitas lojas nas escavações ao redor do fórum, ao 

longo das estradas que levavam a ele e nos diferentes mercados em seu entorno. 

Segundo Horsley (2004: 238), um grande número de pobres urbanos de Roma 

também foi enviado a Corinto, na ocasião de sua reconstrução3. O autor ressalta 

que a cidade, povoada pelos descendentes dos deserdados romanos e de ex-

escravos, era a sinopse da sociedade urbana criada pelo Império Romano: um 

agrupamento de indivíduos atomizados, retirados de suas identidades culturais 

particulares.  Na qualidade de libertos ou pobres urbanos, isolados de suas redes 

sociais, eles se configuravam como parte das camadas inferiores das relações de 

patronato4 ou se mostravam vulneráveis ao se enquadrarem em tais camadas.  

Destarte, a ambição desses indivíduos teria possibilitado a formação de um ethos 

urbano assaz competitivo entre os coríntios, culminando na exploração de uns pelos 

outros. 

                                                 
2
 Os Jogos Ístmicos, uma grande festa pan-helênica, eram realizados a cada dois anos no fim da 

primavera.  A festa promovia a união entre os gregos de todo o mundo conhecido.  Era um marco de 

identidade para os gregos.  Durante a semana da festa, os visitantes afluíam em multidão para a área e 

todos os coríntios não poupavam esforços para servi-los e celebrar com eles.  Tais jogos e outros que 

ocorriam em Corinto eram muito lucrativos para boa parte de seus habitantes. 
3
 A cidade de Corinto tem uma história notória, bem documentada em textos antigos. Houve, de fato, 

“duas Corintos”: uma cidade grega que floresceu até sua destruição pelos romanos em 146 AEC., e uma 

colônia romana fundada, sobre o mesmo espaço geográfico por Julio Cesar em 44 AEC.  Tal colônia 

tornou-se, consoante Pausanias (apud Murphy-O’Connor, 2002: 9), a base do governo provincial da 

Acaia em 27 AEC. Com sua refundação, Corinto torna-se uma colônia romana, estreitando laços com 

Roma ao longo de todo o período com o qual ora trabalhamos. Sob a condição de colônia, Corinto herdou 

não somente os costumes romanos, como também suas estruturas de organização política.  Sob muitos 

aspectos, Corinto foi uma reprodução pied-à-terre de Roma em solo grego.  
4
 O sistema de patronato fundamenta-se na concepção de que o imperador era mais um protetor e 

benfeitor paternal do que apenas um administrador eficiente.  Ele era aquele que garantia às comunidades 

ou aos indivíduos status e privilégios. Esse sistema de trocas de favores e serviços promove a coesão da 

sociedade, ao atenuar conflitos causados por divisões e desigualdades. As relações patrono-cliente tendem 

a surgir onde a autoridade é dispersa e a atividade do Estado tem alcance limitado, como era o caso do 

Império Romano, vasto e governado por um corpo administrativo muito pequeno.  Patrono e cliente se 

acham vinculados entre si principalmente porque sua ligação serve a seus interesses mútuos, mediante a 

troca de recursos.  A relação de patronato era intensa na cidade de Corinto. 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

132 

 

O caráter religioso da população coríntia era igualmente diverso. É provável 

que muitos de seus habitantes tenham venerado um número considerável de 

deuses, a julgar pelos templos escavados dentro e próximo ao fórum da cidade 

(Murphy-O’Connor 2002: 148-150).  Tais deuses eram não somente deidades 

gregas tradicionais, como também deuses estrangeiros. Pausanias (apud Murphy-

O’Connor, 2002: 9-15) menciona um templo de Afrodite, a deusa mais importante 

da cidade, no topo da antiga Acrocorinto5. Nas proximidades, na subida que conduz 

à cidade, havia templos menores dedicados à Demeter e Koré, os quais foram 

escavados.  No fórum em si, havia um templo arcaico, do sexto século AEC, o qual 

os romanos restauraram, dedicado a Apolo e à Atena (Fitzmyer, 2008: 33).  Ao 

longo do lado ocidental do fórum estavam templos dedicados a Apolo e Afrodite.  

Em seu centro, havia uma estátua de Atena, além de um santuário dedicado à 

Artemis de Éfeso (cf. At 19: 24-28).  No porto de Cencréia, evidências 

arqueológicas revelam o culto de Afrodite e Poseidon. As divindades egípcias 

também eram cultuadas. À deusa Ísis, segundo Pausanias (apud Murphy-O’Connor, 

2002: 18-22), conforme se sobe pela estrada para Acrocorinto, encontram-se dois 

recintos dedicados a ela. Além da adoração de deuses estrangeiros, deuses gregos, 

tais como Poseidon, Zeus e Afrodite, eram venerados sob títulos latinos como 

Netuno, Júpiter e Vênus, respectivamente (cf. Fitzmyer, 2008: 33). 

Pouco tempo após Paulo ter estado em Corinto, o culto ao imperador 

romano foi estabelecido ali, por volta do ano 54 EC (Crossan, 2007: 217-218), 

menos por imposição das autoridades romanas do que por iniciativa da própria 

colônia. Era um modo que os coríntios encontraram de enfatizar a lealdade ao 

imperador.  O culto a Tibério é atestado em inscrições, assim como o culto aos 

demais imperadores Julio-Claudianos, e aos outros imperadores, a partir de 

Augusto6.  

                                                 
5
 Acrocorinto era uma fortaleza situada na acrópole de Corinto, com 575m de altitude. 

6
 O templo de Otávia, dedicado à deificada irmã de Augusto, dominava o fórum e templo gregos mais 

velhos, porque era construído numa área elevada e era o sítio do culto imperial na Corinto romana. 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

133 

 

No que concerne especificamente à composição da comunidade cristã de 

Corinto, é provável que ela abrangesse vários níveis sociais da colônia. Nela, não 

estavam inclusos nem aristocratas donos de terra, senadores ou decuriões, nem 

pobres destituídos, ou seja, nem o topo nem o mais baixo nível da escala social 

(Meeks, 1992: 73).  Havia escravos7, artesãos livres e comerciantes, pessoas com 

vários níveis de riqueza, além de judeus e gentios. Conforme Murphy-O’Connor 

(2202: 279), o grupo predominante na ekklesia de Corinto era formado por gentios, 

dos mais variados graus do “meio” da escala social.  Os judeus seriam minoria8. 

Em 1Cor 1: 26, Paulo nos dá indícios de alguns dos membros da 

comunidade: “Não há entre vós nem muitos sábios aos olhos dos homens, nem 

muitos poderosos, nem muita gente de família distinta”.  De acordo com Theissen 

(1987: 72-80), os “sábios” são os instruídos, que demonstram prudência e altivez, 

seja na política, seja nas atividades comerciais; os “poderosos” são os mais 

influentes, os que têm relevância na vida cívica de Corinto; e os “de família 

distinta” são os nascidos na aristocracia romana criada pelos libertos enviados por 

Júlio Cesar para fundar a colônia coríntia.  Nessa passagem, Paulo destaca uma 

elite privilegiada que, consoante Murphy-O’Connor (2004:275-276), exercia sobre a 

cidade de Corinto uma influência bem superior ao seu quantitativo numérico.  Tais 

elementos eram minoria na colônia, e também o eram dentro da comunidade cristã 

coríntia.  Entretanto, eles, provavelmente, teriam desempenhado um papel 

relevante no que tange aos interesses da igreja. Considerando-se autoridades por 

direito, devido à sua condição social extra-ekklesia, eles julgariam não precisar de 

uma posição oficial dentro da comunidade, para reforçar um prestígio tido como 

“natural”.  Em 1Cor 12:13, na tentativa de reforçar a unidade entre os cristãos de 

Corinto, Paulo também demonstra a estratificação social dos membros da 

                                                 
7
 Entre os escravos de Corinto estavam os domésticos, os que trabalhavam nos campos das grandes 

propriedades e os que trabalhavam nas minas. Os escravos domésticos, embora em desvantagem do ponto 

de vista legal (por não terem o status de cidadão), gozavam de um padrão de vida e de educação 

superiores, muitas vezes, ao dos nascidos livres, sorte que não fora estendida aos demais escravos. 
8
 Conforme Murphy-O’Connor (2004: 277), Sóstenes (1Cor 1:1) e Crispo (1Cor 1:14) são dois dos 

poucos judeus que se destacam dentro da comunidade cristã de Corinto. 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

134 

 

comunidade.  Quando ele diz que todos formam um só corpo, independentemente 

de serem judeus ou gregos, escravos ou livres, ele está destacando, segundo 

Fitzmyer (2008: 32-33), a composição da maioria dos membros da comunidade. 

   A relevância de Corinto como um centro paulino de missionarismo é 

evidente a partir de suas cartas. A prosperidade econômica coríntia poderia auxiliar 

comunidades menos abastadas, pondo em prática a concepção de partilha e 

igualdade paulinas. A coleta para os cristãos de Jerusalém (cf. 2Cor 8) é um 

exemplo significativo dessa concepção.  

1Cor foi escrita depois de ele ter sido solto da prisão em Éfeso, local de onde 

ele enviara, também, cartas para Filemon e para os filipenses. Consoante Crossan 

(2007: 301), em 1Cor 15: 32, quando Paulo destaca sua “luta contra os animais 

em Éfeso”, ele provavelmente estaria descrevendo sua experiência no momento da 

escrita da epístola, que seria de “luta contra as feras em Corinto”, sendo estas os 

elementos que discordavam de suas concepções. Comparando as cartas 

endereçadas à Filipos e à Corinto, percebe-se uma grande diferença em seu 

discurso: para a primeira, ele escreve calorosamente (cf. 1:3-7)  e, para a 

segunda, de maneira tão desagradável como jamais o fizera (cf. 2Cor 7:8-9). A 

diversificação social dos coríntios era, certamente, uma questão difícil para Paulo 

resolver, gerando antagonismos contra ele. 

Como vimos, a composição da comunidade era consideravelmente 

heterogênea.  As divergências entre seus membros eram freqüentes.  Havia entre 

os cristãos em Corinto dois grupos com idéias diferentes acerca da observância ou 

não da lei judaica.  Paulo, em 1Cor 8:3-6, desejava aproximá-los, a fim de formar 

uma só comunidade de adoração à Jesus. O grupo denominado pelo apóstolo de 

“fraco” ainda considerava importante observar certas práticas judaicas.  Já o grupo 

dos “fortes” não concordava com a execução de tais práticas. Consoante Crossan 

(2007: 302), naquele contexto histórico, naturalmente, os termos “forte” e “fraco” 

não se relacionavam apenas à consciência ou às práticas quotidianas, mas ao poder 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

135 

 

exercido pelas pessoas dentro da comunidade, bem como a seu status econômico9. 

1Cor 8:10, assim como 1Cor 4:10, sugerem que a oposição entre “fortes” e 

“fracos” está relacionada com a estrutura social da comunidade. No que concerne 

ao modo como eles se alimentavam, os “fracos” se mostravam estupefatos em 

relação ao hábito dos “fortes” de comer carne nos refeitórios dos templos pagãos. 

Sabe-se que esses banquetes eram freqüentados somente pelos mais 

afortunados10. Nesse sentido, o termo “fraco” não era pejorativo somente a 

respeito da fé, mas também se relacionava com a condição social e econômica dos 

indivíduos. 

Segundo Theissen (1987: 47-52), os fatores sócio-culturais que causavam 

conflitos entre os “fracos” e os “fortes” se refletiam também na relação destes com 

os demais grupos sociais dentro e fora da comunidade. As celebrações e refeições 

dão a dimensão das diferenças entre os grupos sociais. O contato com os não-

cristãos, por exemplo, envolvia as ceias conjuntas, e as pessoas de status mais 

elevado certamente deviam participar destas celebrações cúlticas e das refeições, 

devido aos seus contatos sociais. Paulo procurou minimizar as diferenças entre os 

membros da comunidade, expondo seu próprio comportamento como exemplo (cf. 

1Cor 9:19-22). 

As tensões  entre cristãos “fracos” e “fortes” acerca das práticas judaicas no 

culto cristão  foram, consoante Crossan (2007: 357) um tema crucial nos primeiros 

                                                 
9
 Segundo Crossan (2007: 356-357), enquadrar os judeu-cristãos no grupo dos “fracos” e os gentio-

cristãos de “fortes” é, no mínimo, um reducionismo. Embora esses termos não estejam equivocados, eles 

limitam as diferenças às etnias, subvalorizando as práticas religiosas. Um adorador de Deus gentio, 

convertido, por exemplo, poderia querer manter, dentro do cristianismo, algumas das suas práticas 

ritualísticas anteriores, enquanto alguns judeus convertidos rejeitavam essas práticas.  
10

 Havia nas cidades gregas um abastecimento público de alimentos, que garantia a venda de porco e 

vinho a preços modestos, o que permitia aos mais pobres consumirem carne eventualmente. Dessa forma, 

a carne tornava-se acessível à população, através das ceias públicas, realizadas em ambiente oficial, 

quando ocorriam eventos extraordinários, quando havia ceias sacrificiais públicas, festas religiosas ou 

convites particulares ao templo. Tal distribuição gerava um problema de consciência quanto à 

participação dos cristãos nessas ceias (1Cor 8:7). As classes mais baixas, que pouco comiam carne, só 

tinham essa oportunidade nas celebrações politeístas, o que deve ter sido atrativo para os antigos judeus 

libertos das restrições judaicas. Nas ceias sacrificiais, há o indício, conforme Theissen (1987: 59-60), de 

que esta era uma forma de comunicação, e as restrições quanto à carne sacrificada aos ídolos estabeleciam 

barreiras firmes à comunicação entre os membros da comunidade, o que já ocorria na participação de 

outros eventos politeístas, como o relacionamento com pessoas de má índole, advertidos por Paulo em  

1Cor 5:9. 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

136 

 

anos do cristianismo. A maneira como Paulo procurou resolver essas questões pode 

ser considerada paradigmática se comparadas a outras discordâncias entre os 

cristãos. 

Uma questão freqüentemente levantada acerca de alguns membros da 

comunidade cristã em Corinto é a de que eles seriam conhecidos por serem 

gnósticos nos dias de Paulo.  Alguns pesquisadores, sobretudo Schimithals (1971) 

têm sustentado que as cartas de Paulo aos coríntios tinham a intenção, dentre 

outras, de contrapor o pensamento gnóstico entre os cristãos coríntios11.  

Consoante Fitzmyer (2008: 34), a heresia gnóstica, no entanto, não havia ainda 

surgido no tempo de Paulo.  O autor destaca que algumas idéias do Primeiro 

Testamento e que algumas concepções paulinas, provavelmente, influenciaram o 

gnosticismo posterior; entretanto, Fitzmyer ressalta não haver qualquer evidência 

de mitos gnósticos na Corinto dos tempos de Paulo. 

Somente em meados do segundo século, encontramos escritos do 

pensamento filosófico grego, desenvolvidos principalmente entre os círculos 

religiosos do Egito, com consideráveis características gnósticas nos escritos 

cristãos, que tentaram ser combatidas por autores como Tertuliano, Irineu de Lião 

e Clemente de Alexandria. Destarte, rotular como gnósticos os principais pontos 

que Paulo precisa combater em Corinto seria, no mínimo, anacrônico. O que Paulo 

diz sobre conhecimento e sabedoria em seus textos, no que concerne à dicotomia 

alma-corpo, difere consideravelmente, segundo Fitzmyer (2008: 36-37),  do 

conhecimento que os gnósticos diziam ter sobre a mesma questão12.  

                                                 
11

 Schimithals (1971) defende a presença dos gnósticos em Corinto devido ao uso de Paulo dos termos 

gnosis, sophia, pneumatikos e psychikos, ao longo dos capítulos 1 a 4 de 1Cor (cf.  1Cor 1:5, 10, 19-25; 

2:7, 13; 3:18-20; 4:1, 15). Tais termos são, segundo o autor, alusões aos ensinamentos gnósticos, os quais 

Paulo tenta combater dentro da comunidade, acreditando que os gnósticos ameaçariam sua liderança na 

comunidade. Para um estudo mais detalhado acerca do gnosticismo em Corinto, ver também Wilson 

(1972-1973); Yamauchi (1979); Williams (1996). 
12

 Yamauchi (1979: 117-142) assinala que os denominados “fortes” por Paulo em Corinto são os 

gnósticos presentes na comunidade. Como o gnosticismo requeria alto nível intelectual, baseado numa 

confiança no poder salvífico do conhecimento e no julgamento de que se é superior ao mundo, ele seria, 

conforme o autor, um movimento ao qual somente os indivíduos com maior nível social pertenciam. O 

autor utiliza-se das respostas que Paulo dá aos “fortes” em 1Cor (cf. 1:11; 8:1, 9; 10: 11, 15, 31; 11:18) 

para desenvolver sua análise. Yamauchi ressalta que o  fato de o apóstolo dirigir um longo discurso a 

estes (1Cor 9:1-27), significa que o grupo era influente na comunidade, e contestava sua autoridade. 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

137 

 

Podemos concluir que  Corinto possuía uma comunidade cristã turbulenta. 

Seu potencial para dissensão fica evidente em 1Cor.  Muitos membros só tinham 

em comum a fé em Jesus, diferindo consideravelmente quanto à instrução, aos 

recursos financeiros, à orientação religiosa anterior, às habilidades políticas e 

quanto às suas expectativas dentro da comunidade.  Alguns aderiram a ela atraídos 

pela oportunidade de sobressaírem ali, uma vez que, fora dela, não tiveram a 

possibilidade de expor seus talentos e virtudes.  Eram pessoas ativas e ambiciosas, 

e poucas eram as concordâncias entre suas motivações pessoais.  Dessa forma, 

torna-se facilmente perceptível, diante da epístola, que, desde a sua fundação, 

certa propensão à competitividade fazia parte das características principais daquela 

ekklesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR IV:6 (2011) – Cintya Santos 

 

138 

 

 

 

 

Documentação Textual e Referências  

 

Documentação textual 

 
Bíblia de Jerusalém. 4. Ed. São Paulo: Paulus: 2006.  

 

Referências  

 

BROWN, Raymond. E. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 2004. 

__________. As Igrejas dos Apóstolos. São Paulo: Paulinas, 1986. 

 

CROOK, John. Law and Life of Rome. Nova Iorque: Cornell University Press, 1967. 

 

CROSSAN, John. D. O Nascimento do Cristianismo: O que Aconteceu nos Anos que 

se Seguiram à Execução de Jesus. São Paulo: Paulinas, 2004. 

 

__________; REED, Jonathan. L. Em Busca de Paulo: Como o Apóstolo de Jesus 

Opôs o Reino de Deus ao Império Romano. São Paulo: Paulinas, 2007. 

  

FITZMYER. Joseph A. First Corinthians. Yale University Press, 2008, pp.21-96. 

 

GAMBLE, Harry. Y. Between Jesus and Paul. London: Fortress Press, 1983, pp. 1-

96. 

 

HOLMBERG, Bengt. Paul and Power: The Structure of Authority in the Primitive 

Church as Reflected in the Pauline Epistles. Filadélfia: Fortress, 1980. 

 

HORSLEY, Richard A. Paulo e o Império: Religião e Poder na Sociedade Imperial 

Romana. São Paulo: Paulus, 2004. 

 

KÖESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento, volume 2: História e Literatura 

do Cristianismo Primitivo. São Paulo: Paulus, 2005. 

 

MACDONALD, Margaret. Y. Las Comunidades Paulinas. Salamanca: Ediciones 

Sigueme, 1994. 

 

MEEKS, Wayne. Os Primeiros Cristãos Urbanos. O Mundo Social do Apóstolo Paulo. 

São Paulo: Paulinas, 1992. 

 

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. St. Paul`s Corinth. Texts and Archaelogy. 

Wilmington: M. Glazier, 2002. 

__________. Paulo. Biografia Crítica. São Paulo: Loyola, 2004. 

 

THEISSEN, Gerd. Sociologia da Cristandade Primitiva. São Leopoldo: Ed. Sinodal, 

1987. 

__________. “Estratificacion Social de la Comunidad de Corinto. Estudio de 

Sociología del Cristianismo Primitivo Helenista”. In: Estudios de Sociología del 

Cristianismo Primitivo. Salamanca: Sigueme, 1985, pp. 189-234. 

 


